REBECA MALDONADO
(COORDINADORA)

Pensar Occidente

Ontologias del siglo xx

@Schola




REBECA MALDONADO
Coordinadora

PENSAR OCCIDENTE
Ontologias del siglo xx

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTONOMA DE MEXICO
FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS



Imagen de la cubierta:
Enrique Correa Aguiar

Traduccion
Jests Carlos Herndndez Moreno: pp. 109-127
Alejandra Ferguson: pp. 269-296

Primera edicion: 2018
31 de julio de 2018

DR © 2018. Universidad Nacional
Auténoma de México

Avenida Universidad 3000, colonia
Universidad Nacional Autonoma

de México, C. U,, delegacién Coyoacan,
C. P. 04510, Ciudad de México

ISBN 978-607-30-0654-5
Prohibida la reproduccion total o parcial
por cualquier medio sin autorizacién escrita

del titular de los derechos patrimoniales.

Impreso y hecho en México.



El estudio acerca de la verdad es dificil en cierto sentido
y en cierto sentido facil [...] no es posible ni que alguien
la alcance plenamente ni que yerren todos, sino que cada
uno logra decir algo acerca de la naturaleza.

Aristoteles, Metafisica

ExTrRANJERO. He ahi, pues, una visién que en manera
alguna es completa acerca de estas gentes que nos expo-
nen los detalles exactos del ser y del no-ser; sin embargo,
considerémosla suficiente tal cual estd. Otros, en sus expli-
caciones, aportan pretensiones distintas; es preciso que, a
su vez, los examinemos para comprobar, a expensas de
todos, que no es un quehacer fdcil el decir qué es el ser,
no mas qué decir qué es el no-ser. [...] De hecho tiene
uno la impresion de que entre ellos se libra un combate
de gigantes: tan ardorosa es la discusion de los mismos
sobre el tema de la existencia.
Platén, El sofista, 246¢

El campo de batalla de estas inacabables disputas se llama
metafisica.
Kant, Critica de la razén pura



Luz y oscuridad en la caverna. Reflexion en torno
a la posibilidad de un nuevo comienzo (del pensar)

JuLio EDUARDO DE JESUS RAMOS TALAVERA

Hablamos de una reflexion, de un volver sobre y en torno a una posibilidad:
la posibilidad misma (del pensar). Una vuelta que de inmediato llama
la atencion sobre si, cual movimiento o pulso que lo mismo lleva a la san-
gre por las venas; un latido, un suspiro y asimismo vida. Antes que los frag-
mentos aglutinados y que componen la trama del texto o los trozos de voz
que de cotidiano ocultan el silencio; antes que cualquier sentido cuya re-
sistencia enmascara la descomposicion, la reflexion pone en evidencia éste,
su latido.

Ida-vuelta-ida, sistole-diastole-sistole, bios-thdnathos-bios, presencia en
la ausencia y ausencia en la presencia: poderoso parpadeo o apertura (jaos)
cuyo ‘entre’ acontece cual resonante tension; semejante al grito o al resuello
del arco o a la nota de la lira; tension que delata una lucha originaria: lo
abierto que resguarda-oculta al silencio; el silencio que devora-deviene
lo abierto. La tension, el ‘entre; acontece del pliegue mismo de la diferencia
que difiere. Asi nos asalta, subitamente, la alegoria de Platon y la manera
en que ésta fue pensada por Heidegger. Tres momentos que configuran un
solo pulso...

Sistole...

...Una situacion, los hombres miran lo que tienen presente, lo que estd ante
ellos. Lo no-oculto no es la luz sino las sombras, y los hombres se muestran
como prisioneros. El hombre no es un ser que esté replegado en si mismo,
sino que yace orientado a lo que estd ante él. Asi se sugiere la determinacion
de los hombres como prisioneros: éstos no tienen ninguna relacion con la
luz en tanto que luz; no conocen en absoluto la diferencia entre luz y oscu-
ridad; aquello que posibilita las sombras esta a sus espaldas, a diferencia de

[ 393 ]



[ 394 ]

| LUZY OSCURIDAD EN LA CAVERNA

lo que ven ante si (lo no-oculto). Ser hombre significa aqui, también, “estar
rodeado de lo oculto”;! o digamos, incluso, estar ante lo oculto. En la si-
tuacion asi descrita, los hombres son totalmente presos de lo que tienen
ante ellos. En palabras de Heidegger: “este ‘no darse’ la diferencia hace
que el hombre en la caverna, como decimos, esté ‘totalmente ausente,
‘totalmente abstraido, que sea presa de algo y esté atrapado en ello, encade-

nado”? Y no obstante, aun de tal encontrarse o ser presa de algo, forma parte
el no-ocultamiento, la luz, lo ente...

Diastole...

...Un acontecer... una liberacidn... un suceder, las cadenas son retiradas.
Platon quiere que se tenga en cuenta la physis del hombre e involucra un
cambio de orientacién, modifica las referencias y éstas tienden a poner-
se de relieve; el plexo respeccional estremece y acontece aquello que es mas
des-oculto: las cosas mismas, que el desencadenado que gira ahora debe
ver. Lo ente asimismo se escinde, no es sin mas lo mismo, acontece otra
forma de ver. Y senala Heidegger:

Cuanto mas desoculto es lo desoculto, tanto mas nos aproximamos a lo ente
[...]. Asi, pues, el aproximarse a lo ente guarda relacion con el incremento de
desocultamiento de lo ente, y a la inversa. La proximidad a lo ente, es decir,
el ‘estar ahi’ del ser-ahi, la proximidad interna del ser-hombre a lo ente (o
su lejania), el grado de su des-ocultamiento, el incremento del ente mismo

como un ente: estas tres cosas estan encadenadas entre si.’

Asimismo, se dice, el desencadenado ve mds correctamente, lo que pone
en evidencia la relacion que guardan las dos formas esenciales de la Verdad.
Ahora bien, de todo ello resulta, sin embargo, que tal liberacion fracasa: ahi
en las sombras, en las cadenas, se halla lo que no exige esfuerzo, lo que

! Martin Heidegger, “De la esencia de la verdad”, en Hitos. Madrid, Alianza, 2000, p. 36.
2 Ibid., p. 37.
3 Ibid., p. 42.



JULIO EDUARDO DE JESUS RAMOS TALAVERA |

todos aprueban; ahi, se dice, le falta algo al hombre, estd enfermo y efecti-
vamente, digaimoslo ahora, esa liberacion se nos sugiere, de alguna forma,
terapéutica. Empero, retirar las cadenas demuestra no ser una liberacion
real; tampoco mostrarlas o evidenciar sus eslabones; hacer presente ante
los ojos el plexo entero de nada sirve, el desencadenado quiere las cadenas.
Por consiguiente, asienta Heidegger, “el hombre, en cada caso, sélo es aquello
a lo cual tiene fuerzas para atreverse, y en la medida en que las tiene”*

La diferencia se muestra pero no se lleva a cabo la diferenciacién y, con
ello, tampoco el ser-hombre, el existir (Dasein). El contacto resultante con la
nueva orientacion, el renovado encontrarse, hace arder, mas que los ojos,
las entrafas. Lo posibilitante se encierra en un estremecimiento abruma-
dor que exige al mas atrevido el fondo; atrevimiento que no puede advertirse
mas como un simple acto de voluntad. Antes bien, hay algo que efectivamen-
te arrastra y que al hacerlo libera; algo hay que arroja al hombre fuera de toda
certeza y que, en tanto tal ser-fuera, lo hace propiamente ex-istir.

Por consiguiente, la auténtica liberacién sucede Bia (con violencia), es
violenta, arrastra no hacia lo ente mas ente sino hacia la claridad misma.
Una vez dispuesto de esta manera, dicho estar ante el fundamento que todo
lo administra y lo gobierna, exige mantener la orientacién; mantenerse
ante. Para el relato en cuestion, el asi habituado advierte progresivamente
que la existencia en la caverna no es mds que una sombra. A partir de dicha
orientacion se presenta un giro...

Sistole...

...Aquel que ha sido arrastrado ante la luz, ahora regresa a la caverna para
liberar a los demds. Hay un giro, un retorno, pero, ante todo, se destaca
una disposicién fundamental. Aquello que ha arrastrado al hombre retor-
na consigo para contagiar a otros. Surge entonces la pregunta: ;y quién es
este liberador?

Una cita del Sofista y que atin es parte del texto en cuestion, el de Heideg-
ger, nos hace sefas al respecto: “pues la mirada de las almas de la multitud

4 Ibid., p. 45.

[ 395 ]



[ 396 ]

| LUZY OSCURIDAD EN LA CAVERNA

no es capaz de perseverar en el mirar a lo divino”. Tal hombre, entonces, es
arrastrado por lo divino y ante lo divino, lo que en griego resuena mediante
dos palabras, 0e6g y Saipov, el segundo, como la misma divinidad que in-
gresa a la manera de lo no humano de lo humano;’® esto es, mientras que a la
divinidad se le refiere propiamente como 0¢edg, al efecto que provoca en los
seres humanos le corresponde directamente la palabra daipov.

Ello hace posible, por ejemplo, que a la diosa Hera, por su actuar —en-
viando la locura sobre Heracles—, se la refiera con dicha palabra. O bien,
que a Dionisos, en referencia al efecto que produce en las mentes de los
poseidos por él, se le refiera también como Saipov. Por consiguiente y
mientras que la tradicion platonica privilegio el sentido de Eros-daimon, la
etimologia daiw (divido) sugiere la posibilidad de una accién que se conju-
ga en la disputa. En cualquier caso, los estados de animo vendrian a ser los
movimientos del Saiplov en nosotros. Siguiendo el anélisis de Ruth Padel:

Como la sociedad de los dioses, la consciencia es una multiplicidad. Por
ese motivo es inevitable que la locura, perturbando y oscureciendo la cons-
ciencia, también sea multiple. La diversidad de Saipioveg concuerda con la
diversidad de la locura tragica.®

De esta manera, Ayax, Penteo, Casandra, Fedra y Heracles hacen de la
locura el resultado de la relaciéon con un solo dios (respectivamente, Ate-
nea, Dionisos, Apolo, Poseidén y Hera). Orestes e o, en cambio, yacen
presa del mismo conflicto que constituye a lo divino (Apolo y la Erinia,
Zeus y Hera). Nuevamente en palabras de Padel: “el conflicto era parte del
mundo humano en tanto gobernado por los dioses. La realidad misma es-
taba dividida: un dios dice que hagamos algo, otro nos castiga por ello”” En
cualquier caso, la division a través de la intervenciéon demonica configura
animicamente a los seres humanos.

Para Heidegger, 6 Satpoviov traduciria lo ‘extra-ordinario’ y que resulta
precisamente tal, en tanto que éste circunda todas las partes de lo ordinario.

*> Cf. Ruth Padel, A quien los dioses destruyen. Elementos de la locura griega y trdgica.
México, Sexto Piso, 2005, pp. 313 y ss.

§ Ibid., p. 314.

7 Ibid., p. 321.



JULIO EDUARDO DE JESUS RAMOS TALAVERA |

Lo extraordinario, comprendido a la manera de Heidegger, es lo mas na-
tural, en el sentido de la naturaleza (¢001g). Lo extraordinario es aquello a
partir de lo cual depende todo lo ordinario, sin que aquél sea vislumbrado
alguna vez por la mayoria: “presentarse a si mismo en el sentido de lo que
sefala y de lo que muestra es, en griego, daiw (Saiovtes-Saiptoveg)”® En
tal sentido, el Sawpuoviov, para Heidegger, resulta el rasgo esencial del Oeiov,
el cual, como lo que mira dentro de lo ordinario, aparece en éste —lo divino
que interviene en lo desoculto— y tendria como modos fundamentales de
su aparecer, el mirar y el decir.

Heidegger observa en la esencia de este ultimo, antes que el sonido vo-
cal, la voz (Stimme) en el sentido del armonizar (Stimmenden) sin sonido,
de lo que sefala y trae la esencia del hombre hacia si misma; la trae, a saber,
en su determinacién (Bestimmung) destinal: en su modo de ser el ahi, es decir,
como el despejamiento extatico del ser. Por consiguiente y de vuelta a la ale-
goria, aquello que ha arrastrado originalmente al hombre, resulta su daipov,
un acontecer, una a-propiacion violenta y que asimismo muestra, de-vela,
des-cubre lo fundamentalmente asombroso (Thauma): lo extra-ordinario
oculto, lo divino; no como la epifania de un dios sino como el estremeci-
miento mas propio y que sostiene la figura misma de los dioses.

Elliberador, por lo tanto, es este Saupoviov: experiencia de Ser como expe-
riencia griega de lo divino; el Ser mismo como sentido de lo divino; experien-
cia de un acontecer que arrebata, que dispone ante si mismo e igualmente
se disemina cual fuego siemprevivo; como un gran pensar. Pensar-decir o
Aoyog, cuyo ardor siembra el gran incendio. No es casualidad, por lo tanto,
que Pseudo-Longino se hubiera remitido a Platon contra Teofrastro y la
tradicion peripatética adversa al maBog y a cualquier impulso auténomo
del Aoyog. El hypsos, en su formulacion por parte del Andnimo, antes que
el residuo estilistico de una originaria tension religioso-moral del alma,
reconduce la retérica a su vocacion original y, sin embargo, el Anénimo es
consciente de que una vez desencantada la palabra que mantenia unidos
en su tension arte y naturaleza, s6lo a partir de lo intimo de la artificialidad
es posible reconstruir la unidad originaria. Siguiendo a Pseudo-Longino, la
mayor creacion no consiste en la entrega a uno de los polos de la unidad

8 M. Heidegger, Parménides. Trad. de Carlos Masmela. Madrid, Akal, 2005, p. 132.

[ 397 ]



[ 398 ]

| LUZY OSCURIDAD EN LA CAVERNA

contradicente, antes bien, la mayor creacion acontece en el ‘entre’: en la
tension-relacion entre mundo y naturaleza.

La caracteristica de la “noble emocién” (16 yevvaiov) en Pseudo-Lon-
gino remite directamente al tema de la mania, al arrebato entusidstico en
el que el ordculo profiere su palabra y que sirve de modelo para explicar la
condicion con la cual el poeta produce su obra: “en efecto, yo no dudaria en
afirmar que ninguna expresion es tan grande como la de la noble emocién
cuando es debida, que exhala como bajo un rapto de locura un espiritu

entusidstico y colma las palabras con la fuerza profética de Febo”’

Yy, sin
embargo, “la conmocion no es sublime por si sola, sino inicamente en
cuanto es provocada por el pensamiento”. La mania desde Pseudo-Longino
aparece ligada al tema del soplo, del espiritu (nvetpa), lo que debe conside-
rarse como potencia misma de lo sublime, desplegada en el nexo del gran
pensamiento y la violenta pasion.

Para Pseudo-Longino, “lo sublime es el eco de la grandeza de pensa-
miento”'? y que, segin Pablo Oyarzun, puede traducirse también como “el
eco de un gran sentir” (ueyahogpoovn). Semejante disposicion “para lo
grande” (peyaho@uég) como capacidad para concebir grandes pensamien-
tos ha de incluir, necesariamente, el tdfog, del que la tradiciéon ha hecho
menoscabo. El tafog ha de ser incluido en una unidad donde la gran natu-
raleza es prioritaria. Para Oyarzun, “hay entre arte y naturaleza una tension
que es constitutiva de lo sublime, y que el tratado abordara reiteradamente,
enseflando su complejidad”.!!

Segtin lo antes visto, lo sublime, tomado de la tradicién antigua, no pue-
de seguirse considerando como el resultado de un estar ante las sombras
—un especifico ente intramundano—, sino propiamente, como un gran
sentir que arrebata y cuya tension con el pensamiento lleva a producir pen-
samiento; apenas un eco de lo divino, y en cuanto tal, una expresion que
resulta incapaz de agotar su fondo. Asi, nada puede reclamar su privilegio:
ningun profeta, filésofo o poeta; no obstante su grandeza, dicha expresion

° Pseudo-Longino, De lo sublime. Trad. de Eduardo Molina y Pablo Oyarzin. Notas e
indices de Pablo Oyarzin. Santiago de Chile, Ediciones Metales Pesados, p. 34, vi11, 3.

1 Ibid., 1%, 2.

" Ibid, p. 23, n. 16.



JULIO EDUARDO DE JESUS RAMOS TALAVERA |

solo resulta ser ecos, fragmentos de una profundidad que gobierna como
la més plena diferencia que difiere. Ya fuera dicho en la Antigiiedad: lo que
para un poeta es memoria (Hesiodo), para otro es olvido (Homero); sin
embargo, el gran pensar, el pensar fundamental sélo acontece en contacto
con lo divino, bajo el arrebato de lo divino...

Sistole...

..Mediante ésta, su particular violencia, el pensamiento mas fundamen-
tal delata su mas propia constitucion: orientacion respectiva que delata un
temple irrefrenable y que asimismo arrebata como Eros, pensamiento cuya
grandeza comparte la violencia de Pan y, de hecho, conlleva el destino de
la muerte. Como bien lo distinguiera Heidegger, no se trata solamente
del destino corporal de morir sino de ser consumido por la obviedad im-
perante, concernido dentro del circulo del interés publico, del parloteo
inofensivo e, incluso, de la agresion verbal que sirve de catarsis funcional
para toda certeza instituida. Asimismo, la muerte puede extenderse al re-
clusorio de la academia, al nosocomio del reconocimiento, al cementerio
de la lengua; en conjunto, al circulo de cortesanos que lejos del abismo
habitan los aposentos de la monarquia.

Sin dicha orientacion, el pensar resulta incapaz de conjugar la tensiéon
fundamental y sdlo resuenalavoz soberana del mundo; ahi donde comienza
el dominio del miedo, donde la palabra se ha vuelvo un instrumento o un
arma; donde la tension del enigma deviene en la lucha ciega del hombre
con el hombre; en la secuencia racional de soluciones y problemas; en el
cierre antropocéntrico como hipostacion del ser por parte de la subjetivi-
dad. En todo caso, una condena al pensar y una retribucion al terapeuta o
al psiquiatra por acallar cualquier estremecedora resonancia.

Lejos de la tension originaria, el pensar ha perdido su mds propia esen-
cia. Ya lo diria el Andnimo: “no es a la persuasion de los auditores, sino al
éxtasis que lleva a lo prodigioso; lo asombroso, junto con lo que arreba-
ta, siempre prevalece por doquier sobre lo persuasivo y lo gracioso, pues
lo persuasivo depende mayormente de nosotros, y, en cambio, aquéllos
ejercen un poder y una violencia irresistibles, sobrepujando al auditor

[ 399 ]



[ 400 ]

| LUZY OSCURIDAD EN LA CAVERNA

completamente”'? La palabra prodigioso traduce lo que Pseudo-Longino

nombra Umepgua y que refiere “lo que crece o se desarrolla por enci-
ma’, de donde también resulta “inmenso”, “extraordinario’, “maravilloso”,
« » . . » 2l . .
monstruoso’, “prodigioso’, “portentoso” y, por consiguiente, se traduce
igualmente por sublime (no obstante, con la pérdida de algunos matices
. /4 . <« . » <« ~ b2l

propios del término, como “inmensidad” y “extrafieza”).

Frente a cualquier primacia de las formas del mundo (recursos estilisti-
cos, retoricos o histrionicos), la unidad enfatizada por el Anénimo abunda
en una cualidad de la expresion donde el arte sélo es medio y disciplina

para el logro de lo sublime:

Por su naturaleza, nuestra alma es exaltada por lo verdaderamente subli-
me, y toma una elevacion ufana y es colmada de alegria y orgullo, como
si ella misma hubiese creado lo que escuchd [...]. Lo realmente grande es
aquello que da mucho que pensar, a cuya fascinacion es dificil, mas bien
imposible sustraerse, y cuyo recuerdo es vigoroso e imborrable. En efec-
to, muchos son llevados por un espiritu ajeno que los inspira, del mismo
modo como reza la tradicion acerca de la Pitia, que, al aproximarse al tri-
pode, sobre una hendidura en la tierra de la que, segtin se dice, asciende el
aliento divino, queda prenada con un poder demoénico y al punto anuncia
sus oraculos inspirados. De igual manera, del genio de los antiguos fluyen
efluvios, como de boquetes sagrados, hacia las almas de quienes los emulan,
e incluso los que no son facilmente arrebatados son llevados al entusiasmo

por la grandeza de otros."

Por lo tanto, s6lo desde la tension originaria que comporta el encuentro
con lo propiamente sublime, lo extra-ordinario, puede acontecer un nue-
vo comienzo; esto es, un vuelco del hombre vigente. Salir al encuentro del
hombre exige este arrebato, esta disposicion, un temple, la més profun-
da disposicién a la verdad (alétheia).!* Verdad que es, en si, una contra-

posicién, una lucha original y, asimismo, co-pertenencia. En este sentido,

2 Ibid., 1, 4.

3 Ibid., vi1, 2-4; X111, 2.

4 Cf. M. Heidegger, Aportes a la filosofia. Acerca del Evento. Trad. de Dina V. Picotti C.
Buenos Aires, Biblos, 2006, p. 130.



JULIO EDUARDO DE JESUS RAMOS TALAVERA |

para Heidegger: “El libre solo conoce la mirada esencial. El liberador lleva
consigo una diferenciacion”’” Y si se extiende a los Aportes a la filosofia:
“en adelante, el hombre, es decir, el esencial y los pocos de su tipo, tiene
que construir su historia desde el ser-ahi, es decir, previamente desde el ser
(Seyn) al ente producir el ente”'®

Desde esta lectura, Er-ignis pasa a concebirse como a-propiacién que
conjuga la tension originaria, ahi, el ‘entre’; entonces, “ha sido liberado,
desde su fundamento, el mas profundo deseo como lo creador, que en
la mas callada re-tension ha sido preservado de degenerar en un mero e
insuficiente ejercicio de ciegos impulsos”!” Hablamos de verse arrastrado
hacia si, hacia la propia esencia, propiedad que implica la desazén provista
por la mds aguda enemistad: el exceso que confronta la medida, que la ab-
sorbe, que es en si mismo el sustraerse de la medida: “porque recién hace
surgir y deja abierta la contienda y con ello el espacio de contienda y todo
lo contrastable [...] el acaecimiento tiene por doquier, en este obsequiante
sustraerse, la esencia del ocultarse, que para esenciarse requiere el mas
amplio claro”'®

Empero ahora y bajo el dominio en el que lo ente se aferra en tanto ente,
con el casi absoluto privilegio de lo objetivo y presente, cuando eso que
mira (Seyn) se aleja, se desvanece, deviene lo no-ente y, en consecuencia,
“lo mas vano”; cuando el si y el no se separan, cuando desarticulan su co-
pertenencia, determindndose asi la realidad de lo real; cuando la filosofia,
bajo las cadenas de la maquinal vivencia, antes que ahondar en su expe-
riencia originaria, cede a los impulsos de la ciencia y la psicologia; cuando
la tension se acalla en el griterio de la normalizacién, ;cudl seria enton-
ces la esperanza de un nuevo comienzo? ;El ser atin puede maravillar bajo
tales condiciones? ;Cuanta filosofia puede atin delatar con su palabra el eco
de la mas sublime y violenta experiencia de Ser?

!5 M. Heidegger, “De la esencia de la verdad”, en Hitos, p. 94.
16 Cf. M. Heidegger, Aportes a la filosofia, p. 130.
7 Idem.

8 Cf. ibid., p. 131.

[ 401 ]



[ 402 ]

| LUZY OSCURIDAD EN LA CAVERNA

Diastole...

...Pan, el infante abandonado, envuelto en una piel de liebre y elevado al
Olimpo en brazos de su padre Hermes. Pan, el siempre grato a los ojos
de los dioses, el que los refleja a todos; protector y destructor, escudero de
Dionisos en su viaje hacia la India. Pan es el grito que en voz de Plutarco
estremece la Antigiiedad tardia: “el gran Pan ha muerto”.

Y muerto Pan, también Eco murié. Lo que habia tenido alma la ha per-
dido, un velo cae sobre la voz silenciosa de los rios, envuelve la elegia del
mar y el consuelo triste de la montana solitaria. Un amargo velo oculta la
voz del mediador: Aidds ha desaparecido. En su lugar, un diferente tipo
de sufriente emerge de las cenizas de los titanes aniquilados por el rayo;
solitario, encerrado en si mismo, se alza como el gobernante absoluto en
sus dorados jardines. ;Empero Pan ha muerto o s6lo fue encadenado por
el olvido?

Anbhelo que acontece derramando el velo de su paso cual pufios de tierra
que cubren el sentimiento, y también —sentido griego de lo divino—, el
olvido de sus adjetivos, de sus verbos, de sus participios, del conjunto de
funciones lingiiisticas que alguna vez se enlazaron cual cuentas sobre el
hilo de una accion que, sin embargo, se mantiene —nos mantiene.

Para James Hillman, “una vez muerto Pan, la naturaleza puede ser con-
trolada por la voluntad del nuevo dios, el ser humano”" El tratado que
anuncia la muerte de Pan coincide con el ascenso del cristianismo. La
muerte de uno supone la vida del otro y, en lugar de Pan, una idea pre-
dominante del hebraismo finca el sendero de la rigidez de la consciencia
o, también sea dicho, del monoteismo de la consciencia.?® Sin embargo,
luego de siglos emergera otro grito, el grito de un loco que estremecera los
confines de la tardomodernidad: {Dios ha muerto!

No se hable mas del Sol o del bien supremo, sino de aquellos que han
de verse dispuestos ante el mas profundo abismo, ante la mas estremecedo-
ra espiral que arrastra allende el vortice en torno a su fondo, sin que éste
aparezca jamas. Pensemos en aquellos que, mas atrevidos que el fondo, se

' James Hillman, Pan y la pesadilla. Girona, Atalanta, 2006, pp. 44-45.
* Cf. ibid., pp. 22-23



JULIO EDUARDO DE JESUS RAMOS TALAVERA |

atreven ahi donde todo fondo desaparece. Pensemos en quienes pueden
despertar un nuevo comienzo; pensemos en letras que sean pedazos de
vidrio cortante, astillas que se entierren hondo, hasta los huesos, hasta lo
profundo, y de ahi nuevamente, un eco... un latido... un murmullo.

La reflexion, asi propuesta, no es aquella que se dirige hacia un “afuera”
sino la que pone al pensar contra si mismo, en tensién con su ser propio.
Asi, pensemos en lo que cada uno escribe y en aquello que le da origen, la
experiencia que lo suscita. La critica racional de los mecanismos del mun-
do no implica necesariamente su confrontacion, pues ésta s6lo emerge desde
lo mas originario, desde aquello que puede “dar lugar a”. ;Qué impulsa,
entonces, nuestro decir y qué tanto anhelamos la cadena? ;Qué tan funda-
mental es nuestra verdad? ;Qué tanto mentimos demasiado? ;Cuantos hay
que puedan verse arrastrados mas alld del velo de Dios? ;Cuantos hay que
ven en la filosoffa mucho mas que una profesién o una fuente de ingresos?

Cada uno hemos nacido como el ‘entre, allende el encuentro de un
hombre y una mujer, de la unidad contradicente entre tierra y mundo.
Cada uno adviene-sido Eros, y como tal, tensién que conjuga sus extremos;
somos como el resuello del arco; somos como la nota de la lira y asi, tam-
bién, presente que conjuga pasado y porvenir, un portal que lleva inscrito
sunombre en la cima: instante.

Y para que la imagen no se quede simplemente en imagen, y para que
las palabras no sean mas los clavos de un ataud, el instante ha de quererse
integro; lo uno ligado con lo otro en sublime tensidn; instante integro que
se extienda cual poderosa nota de obertura; instante que insemine instan-
tes y del que tal vez, s6lo quiza, Schiller advirtié su germen de la siguiente

manera:

El artista es, sin duda, hijo de su tiempo, pero jay de él que sea también su
discipulo o su favorito! Que una divinidad bienhechora arrebate a tiempo
al nino del pecho de su madre, que lo amamante con la leche de una época
mejor y le haga alcanzar la mayoria de edad bajo el lejano cielo de Grecia.
Que luego, cuando se haya hecho hombre, vuelva, como un extrafo, a su
siglo; pero no para deleitarlo con su presencia, sino para purificarlo, temible,

[ 403 ]



| LUZY OSCURIDAD EN LA CAVERNA

como el hijo de Agamenon. Si bien toma su materia del presente, recibe la

forma de un tiempo mas noble, e incluso mas alla del tiempo, de la absoluta
e inmutable unidad de su ser.”!

Tension que, en tanto instante, siempre ofrecerd la esperanza de un nuevo
comienzo...

[ 404 ]

2! Friedrich Schiller, Cartas sobre la educacion estética del hombre [en linea]. [S. 1, s. ed.].
<g00.gl/2Uw09>, carta nueve, p. 17. [Consulta: 12 de mayo, 2013.]



Indice

Introduccion .......... ... .. i
Pensar Occidente

Desde la orilla del infierno
Alberto Constante .. .........ouutiutitt it

El Freud simbdlico segiin Paul Ricoeur (Séneca y el Gilgamesh)
Maria Rosa Palazéon Mayoral ............. ... ... ... ... ..

Breve historia de una larga controversia: Hannah Arendt en Jerusalén
GretaRivara ......... ... ...

De fantasmas, caricaturas y monstruos. Marcos y transiciones
de Occidente
Sonia Torres Ornelas . ........... ... o i

Ontologias del siglo xx

Schelling: conflicto originario y angustia existencial
Crescenciano Grave .............. ..o,

Kierkegaard: el filosofo de la paradoja
Maria Helena Lisboada Cunha ............ ... ... ... ..

Filosofia de la vida y filosofia para la vida desde el pesimismo
de Schopenhauer
Jesus Carlos Herndndez Moreno . ........coveiiineeneennnn...

[ 405 ]



[ 406 ]

| PENSAR OCCIDENTE

Aproximaciones a la verdad. Heidegger, Vattimo y Nicol
Ricardo Horneffer ........ ... .. i, 159

Del sentido de ser’ al ser tachado’. Reflexiones sobre la ontologia
en el camino heideggeriano
Juan Luis Vermal .. ... i 171

El Ereignis como habitacion de lo inhabitual. Introduccion y algunos
comentarios a los Beitrige zur Philosophie
Pablo VerazaTonda .............. .. ..o 191

La unidad en su historia
AldO GUATNEIOS . .\ ottt et e e 213

El esplendor de lo inuitil
Margarita Cepeda. .. ..ottt 227

Contra el humanismo
Paulina Rivero Weber . ... ...t 239

Hallarnos en lo animal. Perspectivas ontoestéticas para repensar
la subjetividad
Maria Antonia Gonzalez Valerio.................. .. ... .. ... 251

Ontologias del siglo xx en Japon

La otra pregunta: escuela de Kioto
Sasha Jair Espinosade Alba ........... ... ... il 263

Iluminacion, no-yo, y el giro de Nishida al mundo historico
James W. Heisig ..........ooooiii i 269

Politica de la vacuidad: un ensayo ontolégico desde la metanoética
de Hajime Tanabe
Andrés Marquinade HOyos ..........cooiiiiiiinin... 297



INDICE |

De la libertad o la apertura en el cruce entre el ser y la nada:
una lectura de Hajime Tanabe
Emiliano CastroSanchez ................ ... ... ..o 323

Libertad, arte y religion en Hajime Tanabe
Miguel Francisco del Angel Ortega.............covvninenin... 339

La dindmica desustancializadora y la apertura infinita [ 407 ]
en Keiji Nishitani, Shizuteru Ueda y Masao Abe. Sobre los filésofos

de la escuela de Kioto

Rebeca Maldonado ............... ...l 353

El comienzo

Ontologia del atravesar: cercenadora prefiez, la madre
como origen 0scuro
MaraMagafa Jaimes . ............ ..o o i i i i 377

Luz y oscuridad en la caverna. Reflexion en torno a la posibilidad
de un nuevo comienzo (del pensar)
Julio Eduardo de Jesus Ramos Talavera ......................... 393



Pensar Occidente. Ontologias del siglo xx fue realizado por
la Facultad de Filosofia y letras de la unam, se termind de
producir en octubre de 2019. Tiene formato de publica-
cion electronica y corresponde a la coleccion @schola con
salida a impresion por demanda. Se utilizé en la compo-
sicion, elaborada por F1 Servicios Editoriales, se utiliza-
ron en la composicion, elaborada por F1 Servicios Edito-
riales, tipos Minion Pro de 24.5, 16.5, 12.5, 10.5 y 8.5
puntos. La totalidad del contenido de la presente publica-
cion es responsabilidad del autor, y en su caso, correspon-
sabilidad de los coautores y del coordinador o coordina-
dores de la misma. El disefo y el cuidado de la edicion fue
realizado por Mauricio Lopez Valdés, y el disefio de la

cubierta lo efectué Alejandra Torales.



Conformado por cuatro secciones, Pensar Occidente. Onto-
logias del siglo xx es ir al encuentro de los problemas que
movilizan al pensamiento actual atendiendo no tanto sobre
lo que se piensa, sino desde donde se piensa como el lugar
de surgimiento de problemas, conceptos y filosofias cardi-
nales para pensar Occidente en su crisis y despedida. Asi,
Occidente sera leido en clave ontoldgica, lo cual significa
desde las estructuras y horizontes en que es dable pensar
lo que es en tanto que es; de este modo, apareceran las ca-
tegorias que permiten entender los mas profundos resortes
del modo de ser moderno y su cuestionamiento.

En este libro colaboran filésofos de diferentes latitudes
que han problematizado aquello que constituye los huesos
de |a filosofia: la ontologfa. Los autores participantes son, en
su mayoria, profesores del area de metafisica y ontologia de

diferentes universidades de Europa y Latinoamérica.

978 06545“

6073ll0




	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack

