
Pensar Occidente

Rebeca Maldonado
(coordinadora)

Ontologías del siglo xx

Filosofía

UNAM   

FFL   



Rebeca Maldonado
Coordinadora

PENSAR OCCIDENTE
Ontologías del siglo xx

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO 
FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS



Imagen de la cubierta: 

Enrique Correa Aguiar

Traducción

Jesús Carlos Hernández Moreno: pp. 109-127

Alejandra Ferguson: pp. 269-296

Primera edición: 2018

31 de julio de 2018

DR © 2018. Universidad Nacional

Autónoma de México

Avenida Universidad 3000, colonia

Universidad Nacional Autónoma

de México, C. U., delegación Coyoacán,

C. P. 04510, Ciudad de México

ISBN 978-607-30-0654-5

Prohibida la reproducción total o parcial

por cualquier medio sin autorización escrita

del titular de los derechos patrimoniales.

Impreso y hecho en México.



El estudio acerca de la verdad es difícil en cierto sentido 
y en cierto sentido fácil [...] no es posible ni que alguien 
la alcance plenamente ni que yerren todos, sino que cada 
uno logra decir algo acerca de la naturaleza.

Aristóteles, Metafísica

Extranjero. He ahí, pues, una visión que en manera 
alguna es completa acerca de estas gentes que nos expo-
nen los detalles exactos del ser y del no-ser; sin embargo, 
considerémosla suficiente tal cual está. Otros, en sus expli-
caciones, aportan pretensiones distintas; es preciso que, a 
su vez, los examinemos para comprobar, a expensas de 
todos, que no es un quehacer fácil el decir qué es el ser, 
no más qué decir qué es el no-ser. [...] De hecho tiene 
uno la impresión de que entre ellos se libra un combate 
de gigantes: tan ardorosa es la discusión de los mismos 
sobre el tema de la existencia.

Platón, El sofista, 246c

El campo de batalla de estas inacabables disputas se llama 
metafísica.

Kant, Crítica de la razón pura



[ 393 ]

Luz y oscuridad en la caverna. Reflexión en torno  
a la posibilidad de un nuevo comienzo (del pensar)

Julio Eduardo de Jesús Ramos Talavera

Hablamos de una reflexión, de un volver sobre y en torno a una posibilidad: 

la posibilidad misma (del pensar). Una vuelta que de inmediato llama 

la atención sobre sí, cual movimiento o pulso que lo mismo lleva a la san- 

gre por las venas; un latido, un suspiro y asimismo vida. Antes que los frag-

mentos aglutinados y que componen la trama del texto o los trozos de voz 

que de cotidiano ocultan el silencio; antes que cualquier sentido cuya re-

sistencia enmascara la descomposición, la reflexión pone en evidencia éste, 

su latido.

Ida-vuelta-ida, sístole-diástole-sístole, bíos-thánathos-bíos, presencia en 

la ausencia y ausencia en la presencia: poderoso parpadeo o apertura (jaos) 

cuyo ‘entre’ acontece cual resonante tensión; semejante al grito o al resuello 

del arco o a la nota de la lira; tensión que delata una lucha originaria: lo 

abierto que resguarda-oculta al silencio; el silencio que devora-deviene 

lo abierto. La tensión, el ‘entre’, acontece del pliegue mismo de la diferencia 

que difiere. Así nos asalta, súbitamente, la alegoría de Platón y la manera 

en que ésta fue pensada por Heidegger. Tres momentos que configuran un 

solo pulso...

Sístole...

...Una situación, los hombres miran lo que tienen presente, lo que está ante 

ellos. Lo no-oculto no es la luz sino las sombras, y los hombres se muestran 

como prisioneros. El hombre no es un ser que esté replegado en sí mismo, 

sino que yace orientado a lo que está ante él. Así se sugiere la determinación 

de los hombres como prisioneros: éstos no tienen ninguna relación con la 

luz en tanto que luz; no conocen en absoluto la diferencia entre luz y oscu-

ridad; aquello que posibilita las sombras está a sus espaldas, a diferencia de 



[ 394 ]

| LUZ Y OSCURIDAD EN LA CAVERNA

lo que ven ante sí (lo no-oculto). Ser hombre significa aquí, también, “estar 

rodeado de lo oculto”;1 o digamos, incluso, estar ante lo oculto. En la si-

tuación así descrita, los hombres son totalmente presos de lo que tienen 

ante ellos. En palabras de Heidegger: “este ‘no darse’ la diferencia hace 

que el hombre en la caverna, como decimos, esté ‘totalmente ausente’, 

‘totalmente abstraído’, que sea presa de algo y esté atrapado en ello, encade-

nado”.2 Y no obstante, aun de tal encontrarse o ser presa de algo, forma parte 

el no-ocultamiento, la luz, lo ente...

Diástole...

...Un acontecer... una liberación... un suceder, las cadenas son retiradas. 

Platón quiere que se tenga en cuenta la physis del hombre e involucra un  

cambio de orientación, modifica las referencias y éstas tienden a poner- 

se de relieve; el plexo respeccional estremece y acontece aquello que es más 

des-oculto: las cosas mismas, que el desencadenado que gira ahora debe 

ver. Lo ente asimismo se escinde, no es sin más lo mismo, acontece otra 

forma de ver. Y señala Heidegger:

Cuanto más desoculto es lo desoculto, tanto más nos aproximamos a lo ente 

[...]. Así, pues, el aproximarse a lo ente guarda relación con el incremento de 

desocultamiento de lo ente, y a la inversa. La proximidad a lo ente, es decir, 

el ‘estar ahí’ del ser-ahí, la proximidad interna del ser-hombre a lo ente (o 

su lejanía), el grado de su des-ocultamiento, el incremento del ente mismo 

como un ente: estas tres cosas están encadenadas entre sí.3

Asimismo, se dice, el desencadenado ve más correctamente, lo que pone 

en evidencia la relación que guardan las dos formas esenciales de la Verdad. 

Ahora bien, de todo ello resulta, sin embargo, que tal liberación fracasa: ahí 

en las sombras, en las cadenas, se halla lo que no exige esfuerzo, lo que 

1 Martin Heidegger, “De la esencia de la verdad”, en Hitos. Madrid, Alianza, 2000, p. 36.
2 Ibid., p. 37.
3 Ibid., p. 42.



[ 395 ]

JULIO EDUARDO DE JESÚS RAMOS TALAVERA |

todos aprueban; ahí, se dice, le falta algo al hombre, está enfermo y efecti-

vamente, digámoslo ahora, esa liberación se nos sugiere, de alguna forma, 

terapéutica. Empero, retirar las cadenas demuestra no ser una liberación 

real; tampoco mostrarlas o evidenciar sus eslabones; hacer presente ante 

los ojos el plexo entero de nada sirve, el desencadenado quiere las cadenas. 

Por consiguiente, asienta Heidegger, “el hombre, en cada caso, sólo es aquello 

a lo cual tiene fuerzas para atreverse, y en la medida en que las tiene”.4

La diferencia se muestra pero no se lleva a cabo la diferenciación y, con 

ello, tampoco el ser-hombre, el existir (Dasein). El contacto resultante con la 

nueva orientación, el renovado encontrarse, hace arder, más que los ojos, 

las entrañas. Lo posibilitante se encierra en un estremecimiento abruma-

dor que exige al más atrevido el fondo; atrevimiento que no puede advertirse 

más como un simple acto de voluntad. Antes bien, hay algo que efectivamen-

te arrastra y que al hacerlo libera; algo hay que arroja al hombre fuera de toda 

certeza y que, en tanto tal ser-fuera, lo hace propiamente ex-istir.

Por consiguiente, la auténtica liberación sucede βία (con violencia), es 

violenta, arrastra no hacia lo ente más ente sino hacia la claridad misma. 

Una vez dispuesto de esta manera, dicho estar ante el fundamento que todo 

lo administra y lo gobierna, exige mantener la orientación; mantenerse 

ante. Para el relato en cuestión, el así habituado advierte progresivamente 

que la existencia en la caverna no es más que una sombra. A partir de dicha 

orientación se presenta un giro...

Sístole...

...Aquel que ha sido arrastrado ante la luz, ahora regresa a la caverna para 

liberar a los demás. Hay un giro, un retorno, pero, ante todo, se destaca 

una disposición fundamental. Aquello que ha arrastrado al hombre retor-

na consigo para contagiar a otros. Surge entonces la pregunta: ¿y quién es 

este liberador?

Una cita del Sofista y que aún es parte del texto en cuestión, el de Heideg-

ger, nos hace señas al respecto: “pues la mirada de las almas de la multitud 

4 Ibid., p. 45.



[ 396 ]

| LUZ Y OSCURIDAD EN LA CAVERNA

no es capaz de perseverar en el mirar a lo divino”. Tal hombre, entonces, es 

arrastrado por lo divino y ante lo divino, lo que en griego resuena mediante 

dos palabras, θεός y δαíμον, el segundo, como la misma divinidad que in-

gresa a la manera de lo no humano de lo humano;5 esto es, mientras que a la 

divinidad se le refiere propiamente como θεός, al efecto que provoca en los 

seres humanos le corresponde directamente la palabra δαíμον.

Ello hace posible, por ejemplo, que a la diosa Hera, por su actuar —en-

viando la locura sobre Heracles—, se la refiera con dicha palabra. O bien, 

que a Dionisos, en referencia al efecto que produce en las mentes de los 

poseídos por él, se le refiera también como δαíμον. Por consiguiente y 

mientras que la tradición platónica privilegió el sentido de Eros-daimon, la 

etimología δαίω (divido) sugiere la posibilidad de una acción que se conju-

ga en la disputa. En cualquier caso, los estados de ánimo vendrían a ser los 

movimientos del δαíμον en nosotros. Siguiendo el análisis de Ruth Padel:

Como la sociedad de los dioses, la consciencia es una multiplicidad. Por 

ese motivo es inevitable que la locura, perturbando y oscureciendo la cons-

ciencia, también sea múltiple. La diversidad de δαίμονες concuerda con la 

diversidad de la locura trágica.6

De esta manera, Áyax, Penteo, Casandra, Fedra y Heracles hacen de la 

locura el resultado de la relación con un solo dios (respectivamente, Ate-

nea, Dionisos, Apolo, Poseidón y Hera). Orestes e Ío, en cambio, yacen 

presa del mismo conflicto que constituye a lo divino (Apolo y la Erinia, 

Zeus y Hera). Nuevamente en palabras de Padel: “el conflicto era parte del 

mundo humano en tanto gobernado por los dioses. La realidad misma es-

taba dividida: un dios dice que hagamos algo, otro nos castiga por ello”.7 En 

cualquier caso, la división a través de la intervención demónica configura 

anímicamente a los seres humanos.

Para Heidegger, τό δαιμόνιου traduciría lo ‘extra-ordinario’ y que resulta 

precisamente tal, en tanto que éste circunda todas las partes de lo ordinario. 

5 Cf. Ruth Padel, A quien los dioses destruyen. Elementos de la locura griega y trágica. 

México, Sexto Piso, 2005, pp. 313 y ss.
6 Ibid., p. 314.
7 Ibid., p. 321.



[ 397 ]

JULIO EDUARDO DE JESÚS RAMOS TALAVERA |

Lo extraordinario, comprendido a la manera de Heidegger, es lo más na-

tural, en el sentido de la naturaleza (φύσις). Lo extraordinario es aquello a 

partir de lo cual depende todo lo ordinario, sin que aquél sea vislumbrado 

alguna vez por la mayoría: “presentarse a sí mismo en el sentido de lo que  

señala y de lo que muestra es, en griego, δαίω (δαίοντες-δαίμονες)”.8 En  

tal sentido, el δαιμόνιον, para Heidegger, resulta el rasgo esencial del θεíον, 

el cual, como lo que mira dentro de lo ordinario, aparece en éste —lo divino 

que interviene en lo desoculto— y tendría como modos fundamentales de 

su aparecer, el mirar y el decir.

Heidegger observa en la esencia de este último, antes que el sonido vo-

cal, la voz (Stimme) en el sentido del armonizar (Stimmenden) sin sonido, 

de lo que señala y trae la esencia del hombre hacia sí misma; la trae, a saber, 

en su determinación (Bestimmung) destinal: en su modo de ser el ahí, es decir, 

como el despejamiento extático del ser. Por consiguiente y de vuelta a la ale-

goría, aquello que ha arrastrado originalmente al hombre, resulta su δαíμον, 

un acontecer, una a-propiación violenta y que asimismo muestra, de-vela, 

des-cubre lo fundamentalmente asombroso (Thauma): lo extra-ordinario 

oculto, lo divino; no como la epifanía de un dios sino como el estremeci-

miento más propio y que sostiene la figura misma de los dioses.

El liberador, por lo tanto, es este δαιμόνιον: experiencia de Ser como expe-

riencia griega de lo divino; el Ser mismo como sentido de lo divino; experien-

cia de un acontecer que arrebata, que dispone ante sí mismo e igualmente 

se disemina cual fuego siemprevivo; como un gran pensar. Pensar-decir o 

λόγος, cuyo ardor siembra el gran incendio. No es casualidad, por lo tanto, 

que Pseudo-Longino se hubiera remitido a Platón contra Teofrastro y la 

tradición peripatética adversa al πάθος y a cualquier impulso autónomo 

del λόγος. El hypsos, en su formulación por parte del Anónimo, antes que 

el residuo estilístico de una originaria tensión religioso-moral del alma, 

reconduce la retórica a su vocación original y, sin embargo, el Anónimo es 

consciente de que una vez desencantada la palabra que mantenía unidos 

en su tensión arte y naturaleza, sólo a partir de lo íntimo de la artificialidad 

es posible reconstruir la unidad originaria. Siguiendo a Pseudo-Longino, la 

mayor creación no consiste en la entrega a uno de los polos de la unidad 

8 M. Heidegger, Parménides. Trad. de Carlos Másmela. Madrid, Akal, 2005, p. 132.



[ 398 ]

| LUZ Y OSCURIDAD EN LA CAVERNA

contradicente, antes bien, la mayor creación acontece en el ‘entre’: en la 

tensión-relación entre mundo y naturaleza.

La característica de la “noble emoción” (τό γενναĩον) en Pseudo-Lon-

gino remite directamente al tema de la manía, al arrebato entusiástico en 

el que el oráculo profiere su palabra y que sirve de modelo para explicar la 

condición con la cual el poeta produce su obra: “en efecto, yo no dudaría en 

afirmar que ninguna expresión es tan grande como la de la noble emoción 

cuando es debida, que exhala como bajo un rapto de locura un espíritu 

entusiástico y colma las palabras con la fuerza profética de Febo”,9 y, sin 

embargo, “la conmoción no es sublime por sí sola, sino únicamente en 

cuanto es provocada por el pensamiento”. La manía desde Pseudo-Longino 

aparece ligada al tema del soplo, del espíritu (πνεũμα), lo que debe conside-

rarse como potencia misma de lo sublime, desplegada en el nexo del gran 

pensamiento y la violenta pasión.

Para Pseudo-Longino, “lo sublime es el eco de la grandeza de pensa-

miento”10 y que, según Pablo Oyarzún, puede traducirse también como “el 

eco de un gran sentir” (μεγαλοφροσύνη). Semejante disposición “para lo 

grande” (μεγαλοφυές) como capacidad para concebir grandes pensamien-

tos ha de incluir, necesariamente, el πάθος, del que la tradición ha hecho 

menoscabo. El πάθος ha de ser incluido en una unidad donde la gran natu-

raleza es prioritaria. Para Oyarzún, “hay entre arte y naturaleza una tensión 

que es constitutiva de lo sublime, y que el tratado abordará reiteradamente, 

enseñando su complejidad”.11

Según lo antes visto, lo sublime, tomado de la tradición antigua, no pue-

de seguirse considerando como el resultado de un estar ante las sombras 

—un específico ente intramundano—, sino propiamente, como un gran 

sentir que arrebata y cuya tensión con el pensamiento lleva a producir pen-

samiento; apenas un eco de lo divino, y en cuanto tal, una expresión que 

resulta incapaz de agotar su fondo. Así, nada puede reclamar su privilegio: 

ningún profeta, filósofo o poeta; no obstante su grandeza, dicha expresión 

 9 Pseudo-Longino, De lo sublime. Trad. de Eduardo Molina y Pablo Oyarzún. Notas e 

índices de Pablo Oyarzún. Santiago de Chile, Ediciones Metales Pesados, p. 34, viii, 3.
10 Ibid., ix, 2.
11 Ibid, p. 23, n. 16.



[ 399 ]

JULIO EDUARDO DE JESÚS RAMOS TALAVERA |

sólo resulta ser ecos, fragmentos de una profundidad que gobierna como 

la más plena diferencia que difiere. Ya fuera dicho en la Antigüedad: lo que 

para un poeta es memoria (Hesiodo), para otro es olvido (Homero); sin 

embargo, el gran pensar, el pensar fundamental sólo acontece en contacto 

con lo divino, bajo el arrebato de lo divino...

Sístole...

...Mediante ésta, su particular violencia, el pensamiento más fundamen-

tal delata su más propia constitución: orientación respectiva que delata un 

temple irrefrenable y que asimismo arrebata como Eros, pensamiento cuya 

grandeza comparte la violencia de Pan y, de hecho, conlleva el destino de 

la muerte. Como bien lo distinguiera Heidegger, no se trata solamente 

del destino corporal de morir sino de ser consumido por la obviedad im-

perante, concernido dentro del círculo del interés público, del parloteo 

inofensivo e, incluso, de la agresión verbal que sirve de catarsis funcional 

para toda certeza instituida. Asimismo, la muerte puede extenderse al re-

clusorio de la academia, al nosocomio del reconocimiento, al cementerio 

de la lengua; en conjunto, al círculo de cortesanos que lejos del abismo 

habitan los aposentos de la monarquía.

Sin dicha orientación, el pensar resulta incapaz de conjugar la tensión 

fundamental y sólo resuena la voz soberana del mundo; ahí donde comienza 

el dominio del miedo, donde la palabra se ha vuelvo un instrumento o un 

arma; donde la tensión del enigma deviene en la lucha ciega del hombre 

con el hombre; en la secuencia racional de soluciones y problemas; en el 

cierre antropocéntrico como hipostación del ser por parte de la subjetivi-

dad. En todo caso, una condena al pensar y una retribución al terapeuta o 

al psiquiatra por acallar cualquier estremecedora resonancia.

Lejos de la tensión originaria, el pensar ha perdido su más propia esen-

cia. Ya lo diría el Anónimo: “no es a la persuasión de los auditores, sino al 

éxtasis que lleva a lo prodigioso; lo asombroso, junto con lo que arreba-

ta, siempre prevalece por doquier sobre lo persuasivo y lo gracioso, pues 

lo persuasivo depende mayormente de nosotros, y, en cambio, aquéllos 

ejercen un poder y una violencia irresistibles, sobrepujando al auditor 



[ 400 ]

| LUZ Y OSCURIDAD EN LA CAVERNA

completamente”.12 La palabra prodigioso traduce lo que Pseudo-Longino 

nombra ύπερφυα y que refiere “lo que crece o se desarrolla por enci-

ma”, de donde también resulta “inmenso”, “extraordinario”, “maravilloso”, 

“monstruoso”, “prodigioso”, “portentoso” y, por consiguiente, se traduce 

igualmente por sublime (no obstante, con la pérdida de algunos matices 

propios del término, como “inmensidad” y “extrañeza”).

Frente a cualquier primacía de las formas del mundo (recursos estilísti-

cos, retóricos o histriónicos), la unidad enfatizada por el Anónimo abunda 

en una cualidad de la expresión donde el arte sólo es medio y disciplina 

para el logro de lo sublime:

Por su naturaleza, nuestra alma es exaltada por lo verdaderamente subli-

me, y toma una elevación ufana y es colmada de alegría y orgullo, como 

si ella misma hubiese creado lo que escuchó [...]. Lo realmente grande es 

aquello que da mucho que pensar, a cuya fascinación es difícil, más bien 

imposible sustraerse, y cuyo recuerdo es vigoroso e imborrable. En efec-

to, muchos son llevados por un espíritu ajeno que los inspira, del mismo 

modo como reza la tradición acerca de la Pitia, que, al aproximarse al trí-

pode, sobre una hendidura en la tierra de la que, según se dice, asciende el 

aliento divino, queda preñada con un poder demónico y al punto anuncia 

sus oráculos inspirados. De igual manera, del genio de los antiguos fluyen 

efluvios, como de boquetes sagrados, hacia las almas de quienes los emulan, 

e incluso los que no son fácilmente arrebatados son llevados al entusiasmo 

por la grandeza de otros.13

Por lo tanto, sólo desde la tensión originaria que comporta el encuentro 

con lo propiamente sublime, lo extra-ordinario, puede acontecer un nue-

vo comienzo; esto es, un vuelco del hombre vigente. Salir al encuentro del 

hombre exige este arrebato, esta disposición, un temple, la más profun-

da disposición a la verdad (alêtheia).14 Verdad que es, en sí, una contra-

posición, una lucha original y, asimismo, co-pertenencia. En este sentido, 

12 Ibid., i, 4.
13 Ibid., vii, 2-4; xiii, 2.
14 Cf. M. Heidegger, Aportes a la filosofía. Acerca del Evento. Trad. de Dina V. Picotti C. 

Buenos Aires, Biblos, 2006, p. 130.



[ 401 ]

JULIO EDUARDO DE JESÚS RAMOS TALAVERA |

para Heidegger: “El libre sólo conoce la mirada esencial. El liberador lleva 

consigo una diferenciación”.15 Y si se extiende a los Aportes a la filosofía: 

“en adelante, el hombre, es decir, el esencial y los pocos de su tipo, tiene 

que construir su historia desde el ser-ahí, es decir, previamente desde el ser 

(Seyn) al ente producir el ente”.16

Desde esta lectura, Er-ignis pasa a concebirse como a-propiación que 

conjuga la tensión originaria, ahí, el ‘entre’; entonces, “ha sido liberado, 

desde su fundamento, el más profundo deseo como lo creador, que en 

la más callada re-tensión ha sido preservado de degenerar en un mero e 

insuficiente ejercicio de ciegos impulsos”.17 Hablamos de verse arrastrado 

hacia sí, hacia la propia esencia, propiedad que implica la desazón provista 

por la más aguda enemistad: el exceso que confronta la medida, que la ab-

sorbe, que es en sí mismo el sustraerse de la medida: “porque recién hace 

surgir y deja abierta la contienda y con ello el espacio de contienda y todo 

lo contrastable [...] el acaecimiento tiene por doquier, en este obsequiante 

sustraerse, la esencia del ocultarse, que para esenciarse requiere el más 

amplio claro”.18

Empero ahora y bajo el dominio en el que lo ente se aferra en tanto ente, 

con el casi absoluto privilegio de lo objetivo y presente, cuando eso que 

mira (Seyn) se aleja, se desvanece, deviene lo no-ente y, en consecuencia, 

“lo más vano”; cuando el sí y el no se separan, cuando desarticulan su co-

pertenencia, determinándose así la realidad de lo real; cuando la filosofía, 

bajo las cadenas de la maquinal vivencia, antes que ahondar en su expe-

riencia originaria, cede a los impulsos de la ciencia y la psicología; cuando 

la tensión se acalla en el griterío de la normalización, ¿cuál sería enton-

ces la esperanza de un nuevo comienzo? ¿El ser aún puede maravillar bajo 

tales condiciones? ¿Cuánta filosofía puede aún delatar con su palabra el eco 

de la más sublime y violenta experiencia de Ser?

15 M. Heidegger, “De la esencia de la verdad”, en Hitos, p. 94.
16 Cf. M. Heidegger, Aportes a la filosofía, p. 130.
17 Idem.
18 Cf. ibid., p. 131.



[ 402 ]

| LUZ Y OSCURIDAD EN LA CAVERNA

Diástole...

...Pan, el infante abandonado, envuelto en una piel de liebre y elevado al 

Olimpo en brazos de su padre Hermes. Pan, el siempre grato a los ojos 

de los dioses, el que los refleja a todos; protector y destructor, escudero de 

Dionisos en su viaje hacia la India. Pan es el grito que en voz de Plutarco 

estremece la Antigüedad tardía: “el gran Pan ha muerto”.

Y muerto Pan, también Eco murió. Lo que había tenido alma la ha per-

dido, un velo cae sobre la voz silenciosa de los ríos, envuelve la elegía del 

mar y el consuelo triste de la montaña solitaria. Un amargo velo oculta la 

voz del mediador: Aidós ha desaparecido. En su lugar, un diferente tipo 

de sufriente emerge de las cenizas de los titanes aniquilados por el rayo; 

solitario, encerrado en sí mismo, se alza como el gobernante absoluto en 

sus dorados jardines. ¿Empero Pan ha muerto o sólo fue encadenado por 

el olvido?  

Anhelo que acontece derramando el velo de su paso cual puños de tierra 

que cubren el sentimiento, y también —sentido griego de lo divino—, el 

olvido de sus adjetivos, de sus verbos, de sus participios, del conjunto de 

funciones lingüísticas que alguna vez se enlazaron cual cuentas sobre el 

hilo de una acción que, sin embargo, se mantiene —nos mantiene.

Para James Hillman, “una vez muerto Pan, la naturaleza puede ser con-

trolada por la voluntad del nuevo dios, el ser humano”.19 El tratado que 

anuncia la muerte de Pan coincide con el ascenso del cristianismo. La 

muerte de uno supone la vida del otro y, en lugar de Pan, una idea pre-

dominante del hebraísmo finca el sendero de la rigidez de la consciencia 

o, también sea dicho, del monoteísmo de la consciencia.20 Sin embargo, 

luego de siglos emergerá otro grito, el grito de un loco que estremecerá los 

confines de la tardomodernidad: ¡Dios ha muerto!

No se hable más del Sol o del bien supremo, sino de aquellos que han 

de verse dispuestos ante el más profundo abismo, ante la más estremecedo-

ra espiral que arrastra allende el vórtice en torno a su fondo, sin que éste 

aparezca jamás. Pensemos en aquellos que, más atrevidos que el fondo, se 

19 James Hillman, Pan y la pesadilla. Girona, Atalanta, 2006, pp. 44-45.
20 Cf. ibid., pp. 22-23



[ 403 ]

JULIO EDUARDO DE JESÚS RAMOS TALAVERA |

atreven ahí donde todo fondo desaparece. Pensemos en quienes pueden 

despertar un nuevo comienzo; pensemos en letras que sean pedazos de 

vidrio cortante, astillas que se entierren hondo, hasta los huesos, hasta lo 

profundo, y de ahí nuevamente, un eco... un latido... un murmullo.

La reflexión, así propuesta, no es aquella que se dirige hacia un “afuera” 

sino la que pone al pensar contra sí mismo, en tensión con su ser propio. 

Así, pensemos en lo que cada uno escribe y en aquello que le da origen, la 

experiencia que lo suscita. La crítica racional de los mecanismos del mun-

do no implica necesariamente su confrontación, pues ésta sólo emerge desde 

lo más originario, desde aquello que puede “dar lugar a”. ¿Qué impulsa, 

entonces, nuestro decir y qué tanto anhelamos la cadena? ¿Qué tan funda-

mental es nuestra verdad? ¿Qué tanto mentimos demasiado? ¿Cuántos hay 

que puedan verse arrastrados más allá del velo de Dios? ¿Cuántos hay que 

ven en la filosofía mucho más que una profesión o una fuente de ingresos?

Cada uno hemos nacido como el ‘entre’, allende el encuentro de un 

hombre y una mujer, de la unidad contradicente entre tierra y mundo. 

Cada uno adviene-sido Eros, y como tal, tensión que conjuga sus extremos; 

somos como el resuello del arco; somos como la nota de la lira y así, tam-

bién, presente que conjuga pasado y porvenir, un portal que lleva inscrito 

su nombre en la cima: instante.

Y para que la imagen no se quede simplemente en imagen, y para que 

las palabras no sean más los clavos de un ataúd, el instante ha de quererse 

íntegro; lo uno ligado con lo otro en sublime tensión; instante íntegro que 

se extienda cual poderosa nota de obertura; instante que insemine instan-

tes y del que tal vez, sólo quizá, Schiller advirtió su germen de la siguiente 

manera:

El artista es, sin duda, hijo de su tiempo, pero ¡ay de él que sea también su 

discípulo o su favorito! Que una divinidad bienhechora arrebate a tiempo 

al niño del pecho de su madre, que lo amamante con la leche de una época 

mejor y le haga alcanzar la mayoría de edad bajo el lejano cielo de Grecia. 

Que luego, cuando se haya hecho hombre, vuelva, como un extraño, a su 

siglo; pero no para deleitarlo con su presencia, sino para purificarlo, temible, 



[ 404 ]

| LUZ Y OSCURIDAD EN LA CAVERNA

como el hijo de Agamenón. Si bien toma su materia del presente, recibe la 

forma de un tiempo más noble, e incluso más allá del tiempo, de la absoluta 

e inmutable unidad de su ser.21

Tensión que, en tanto instante, siempre ofrecerá la esperanza de un nuevo 

comienzo...

21 Friedrich Schiller, Cartas sobre la educación estética del hombre [en línea]. [S. l., s. ed.]. 

<goo.gl/2Uwo9>, carta nueve, p. 17. [Consulta: 12 de mayo, 2013.]



[ 405 ]Introducción  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  15

Pensar Occidente

Desde la orilla del infierno

Alberto Constante  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  27

El Freud simbólico según Paul Ricoeur (Séneca y el Gilgamesh)

María Rosa Palazón Mayoral  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  45

Breve historia de una larga controversia: Hannah Arendt en Jerusalén

Greta Rivara  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63

De fantasmas, caricaturas y monstruos. Marcos y transiciones  

de Occidente

Sonia Torres Ornelas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  79

Ontologías del siglo xx

Schelling: conflicto originario y angustia existencial

Crescenciano Grave  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  93

Kierkegaard: el filósofo de la paradoja

Maria Helena Lisboa da Cunha  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  109

Filosofía de la vida y filosofía para la vida desde el pesimismo  

de Schopenhauer

Jesús Carlos Hernández Moreno  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  129

Índice 



[ 406 ]

| PENSAR OCCIDENTE

Aproximaciones a la verdad. Heidegger, Vattimo y Nicol

Ricardo Horneffer  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  159

Del sentido de ‘ser’ al ‘ser tachado’. Reflexiones sobre la ontología  

en el camino heideggeriano

Juan Luis Vermal  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  171

El Ereignis como habitación de lo inhabitual. Introducción y algunos 

comentarios a los Beiträge zur Philosophie

Pablo Veraza Tonda  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  191

La unidad en su historia

Aldo Guarneros  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  213

El esplendor de lo inútil

Margarita Cepeda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  227

Contra el humanismo

Paulina Rivero Weber  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  239

Hallarnos en lo animal. Perspectivas ontoestéticas para repensar  

la subjetividad

María Antonia González Valerio  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  251

Ontologías del siglo xx en Japón

La otra pregunta: escuela de Kioto

Sasha Jair Espinosa de Alba  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  263

Iluminación, no-yo, y el giro de Nishida al mundo histórico

James W. Heisig  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  269

Política de la vacuidad: un ensayo ontológico desde la metanoética  

de Hajime Tanabe

Andrés Marquina de Hoyos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  297



[ 407 ]

ÍNDICE |

De la libertad o la apertura en el cruce entre el ser y la nada:  

una lectura de Hajime Tanabe

Emiliano Castro Sánchez  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  323

Libertad, arte y religión en Hajime Tanabe

Miguel Francisco del Ángel Ortega . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  339

La dinámica desustancializadora y la apertura infinita  

en Keiji Nishitani, Shizuteru Ueda y Masao Abe. Sobre los filósofos  

de la escuela de Kioto

Rebeca Maldonado  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  353

El comienzo

Ontología del atravesar: cercenadora preñez, la madre  

como origen oscuro

Mara Magaña Jaimes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  377

Luz y oscuridad en la caverna. Reflexión en torno a la posibilidad  

de un nuevo comienzo (del pensar)

Julio Eduardo de Jesús Ramos Talavera  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  393



Pensar Occidente. Ontologías del siglo xx fue realizado por 

la Facultad de Filosofía y letras de la unam, se terminó de 

producir en octubre de 2019. Tiene formato de publica-

ción electrónica y corresponde a la colección Scholae  con 

salida a impresión por demanda. Se utilizó en la compo-

sición, elaborada por F1 Servicios Editoriales, se utiliza-

ron en la composición, elaborada por F1 Servicios Edito-

riales, tipos Minion Pro de 24.5, 16.5, 12.5, 10.5 y 8.5 

puntos. La totalidad del contenido de la presente publica-

ción es responsabilidad del autor, y en su caso, correspon-

sabilidad de los coautores y del coordinador o coordina-

dores de la misma. El diseño y el cuidado de la edición fue 

realizado por Mauricio López Valdés, y el diseño de la 

cubierta lo efectuó Alejandra Torales.



Conformado por cuatro secciones, Pensar Occidente. Onto-

logías del siglo xx es ir al encuentro de los problemas que 

movilizan al pensamiento actual atendiendo no tanto sobre 

lo que se piensa, sino desde donde se piensa como el lugar 

de surgimiento de problemas, conceptos y filosofías cardi-

nales para pensar Occidente en su crisis y despedida. Así, 

Occidente será leído en clave ontológica, lo cual significa 

desde las estructuras y horizontes en que es dable pensar 

lo que es en tanto que es; de este modo, aparecerán las ca-

tegorías que permiten entender los más profundos resortes 

del modo de ser moderno y su cuestionamiento.

     En este libro colaboran filósofos de diferentes latitudes 

que han problematizado aquello que constituye los huesos 

de la filosofía: la ontología. Los autores participantes son, en 

su mayoría, profesores del área de metafísica y ontología de 

diferentes universidades de Europa y Latinoamérica.


	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack

